
I. СТАТЬИ 

 

178

Э. ЛИСТ 

Д-р философии, профессор университета Карла-Франца,  
г. Грац, Австрия 

 
ТЕХНИЧЕСКАЯ ЭКСЦЕНТРИЧНОСТЬ1 

(перевод с немецкого Д.В. Ефременко) 
 
Не одно лишь «я мыслю», но также и «я живу» должно иметь 

возможность сопровождать все мои представления. Именно так сле-
довало бы переформулировать ключевые слова кантовской «Критики 
чистого разума» с учетом новейших тенденций технического разви-
тия, затрагивающих, в частности, и органический мир, мир живых 
существ. В контексте этих тенденций приоритетное значение должно 
иметь не еще большее упрочение царства человеческого Ratio, но, 
скорее, борьба против злоупотребления разумом, а также забота о 
выживании человеческого рода. В самом деле, новейшие, передовые 
формы технического разума, информационные технологии и их био-
техническое применение ведут к тому, что объектом изменения ока-
зывается уже не природа вокруг нас, но мы сами в нашем телесном 
существовании, биофизическое строение Homo Sapiens.  

Мы все чаще обнаруживаем, что интерпретации человеческого 
тела оказываются конъюнктурно зависимыми. Существует крикливая 
фракция приверженцев киберпространства, чьи новые технологии и 
виртуальные миры эйфорически возвещают наступление эпохи ново-
го тела, создаваемого путем протезного замещения несовершенных 
                                           

1 Настоящий перевод выполнен по тексту доклада, прочитанного Элизабет 
Лист в апреле 2001 г. на семинаре в Институте перспективных исследований нау-
ки, техники и общества, г. Грац, Австрия. Основные положения этого доклада 
были включены в книгу: List E.Grenzen der Verfügbarkeit. Die Technik, das Subjekt 
und das Lebendige. Wien: Passagen Verlag, 2001. 



Техническая эксцентричность 

 

179

человеческих органов высокоразумными машинами. Подобные ма-
нифестации, особенно часто встречающиеся в рекламе, а также в 
журналах и на фестивалях художественного авангарда, столь навязчи-
вы, что скептики, усматривающие в этой эйфории реализацию безум-
ного проекта коллективного самоуничтожения, подвергаются опасно-
сти быть отнесенными к фундаменталистам вместе со сторонниками 
эзотерических сект и исламскими моджахедами. 

Разумеется, речь здесь, в самом деле, идет о фундаментальной 
проблеме – об условиях, гарантирующих возможность жизни. Дости-
жения в области биотехнологий позволяют понять, где и как эти усло-
вия и возможности вообще существуют. Разъяснение этого вопроса 
всегда играло центральную роль в теоретической биологии; именно 
он был стержнем векового противостояния витализма и механицизма. 
Спор этот не разрешен до сего дня. Тот неприятный для требований 
объяснений физики факт, что феномены органической жизни откло-
няются от закономерностей термодинамики, побудил в свое время 
Эрвина Шрёдингера предположить, что тайна противоречащей зако-
нам энтропии способности организма сохранять собственный порядок 
кроется в структуре макромолекулы живого. Разумеется, Шрёдингер 
тем самым перенес вопрос в другую плоскость1. Он был вновь по-
ставлен в более поздних спорах о происхождении этой молекулы и ее 
роли для самоорганизующихся систем. 

На основе знаний теории информации, биохимии и микрофизи-
ки современная биология в состоянии более точно описать матери-
альный субстрат жизни, включая и проявления сознания, и понять их 
лучше, чем когда-либо прежде. Именно поэтому биотехнологии от-
крывают совершенно новые перспективы.  

Человеческое тело становится предметом технических фан-
тазий, начиная с фантазий «постбиологической» или «постгуманной» 
самотрансформации посредством технического вмешательства в 
субстанцию телесности2. Можно говорить о «возвращении тела»  
в виде нового технообраза. Речь идет о «возвращении тела», так 
как более чем два тысячелетия западного рационализма почти  

                                           
1 См.: Schrödinger E. Was ist Leben? Die lebende Zelle mit den Augen des 

Physikers betrachtet. – Bern, 1946. 
2 См.: Kunstforum International. Die Zukunft des Körpers. 2 Bde. – München, 

1996. 



I. СТАТЬИ 

 

180

что позволили забыть, что дух сам по себе есть не что иное, как 
манифестация живого. Этот возврат обнаруживает себя в индустрии 
новых репрезентаций тела, например, в виде сконструированного ки-
борга или «терминатора», но также и других. Реальной основой таких 
проявлений фантазии является прогресс информационных техно-
логий и биотехнологий, для которых человеческое тело – всего 
лишь предпочтительный объект манипулирования. А это лишний 
раз подтверждает, что трансформация современного жизненного 
мира посредством техники все больше распространяется и на чело-
веческое тело.  

 
От представления к производству:  

Техническая наука как проект пересоздания жизни 
 
Наука и техника изменили мир в такой мере, о которой такие 

пропагандисты нового естествознания в XVII столетии, как, на-
пример, Фрэнсис Бэкон, только могли мечтать. До середины 
XX столетия эти изменения в развитии техники касались, прежде 
всего, достижения господства над внешней природой. Но самые 
впечатляющие научные и технические инновации, которые сегодня 
указывают путь в следующее тысячелетие, происходят в других 
областях: прежде всего в области биотехнологий, которые позво-
ляют изменить нашу собственную телесную организацию ранее 
совершенно недоступным способом, а также в области новых тех-
нологий духа, как можно было бы назвать электронные коммуни-
кационные и информационные технологии. Решающие импульсы 
их развитию дали научные открытия военного и послевоенного пе-
риода – расщепление ядра, кибернетика, технические средства свя-
зи и, наконец, молекулярно-биологическая дешифровка ДНК в пя-
тидесятые годы. Будучи в сущности лишь побочным продуктом 
военно-стратегического и промышленного развития, эти техноло-
гии сегодня оказывают всестороннее воздействие на культуру в 
целом, в частности в области информационных технологий, куль-
турной индустрии и средств массовой информации. Одновременно 
они воздействуют на то, что Юрий Лотман называет «семиотиче-
ским механизмом культуры», а именно на определяющий культуру 
способ символизации, изображения действительности и самовос-



Техническая эксцентричность 

 

181

приятия. Это воздействие сравнимо по своей значимости с изобре-
тением письменности примерно 5000 лет тому назад. 

Решающий шаг к кибернетической информационной культу-
ре был сделан с изобретением и применением компьютерной тех-
ники, способной выполнять отдельные, строго определенные 
функции человеческого интеллекта – как документирование, так и 
процессирование1. Иначе говоря, машине делегируется не только 
представление и хранение человеческого знания, также и его про-
изводство. Машина предъявляет доказательства того, что теперь 
она в состоянии выполнять когнитивные функции человеческого 
интеллекта, которые до сих пор казались его неотъемлемой частью. 
Кажется даже, что она способна превзойти здесь человеческий ин-
теллект. Но при этом не следует забывать, что первые конструкции 
компьютеров были попытками имитировать функции человеческо-
го мозга2. Если принять во внимание эту историко-научную подоп-
леку, становится понятным почему специалисты в области молеку-
лярной биологии первоначально пытались анализировать процессы 
жизни на языке теории информации. Впоследствии это тесное 
взаимодействие компьютерной техники и молекулярной биологии 
выступало как мотор экспериментального исследования в обеих 
областях. Донна Харауэй говорит в этой связи о «симбиозе инфор-
матики и биологии»3, наглядным примером чему служит нынешняя 
гонка вокруг дешифровки человеческого генома4. Таким образом, 
современные технические науки подобно «Scientia activa» Бэкона и 
естествознанию эпохи Ньютона ориентируются на идеалы делае-
мости, изготовимости, которые нивелируют категориальные разли-
чия искусственного и естественного. Отличие же состоит в степени 
и новой форме воздействия на реальность. 

Можно ли теперь – согласно духу времени – заявить, что 
фактически все живое вступило в эпоху своей технической воспро-

                                           
1 См.: Dreyfus H.F. Was Computer nict können. Die Grenzen künstlicher 

Intelligenz. – Frankfurt a. M., 1989. 
2 См.: Aspray W. John von Neumann and the origins of modern computing. – 

Boston, 1990. 
3 Haraway D. Die Neuerfindung der Natur. – Frankfurt a. M.; N.Y., 1995. 
4 См.: Der Supercode: Die gentechnische Karte des Menschen / Hrsg. 

von D.J. Kevles., L. Hood. – Frankfurt a. M., 1995. 



I. СТАТЬИ 

 

182

изводимости? Стало ли возможным достижение честолюбивой це-
ли пионеров биологической науки на пороге XXI столетия? В том, 
что технические науки за последнее столетие радикально изменили 
современные условия жизни, нет никаких сомнений. Но в высшей 
степени сомнительно, что им удастся в полной мере заменить жи-
вое техническими артефактами. 

Подобные сомнения высказываются часто, они необходимы, 
но требуются убедительные причины для того, чтобы их услыша-
ли. Очевидно, что моральные суждения чаще всего оказываются 
недостаточно убедительными и едва ли способны противостоять 
техническим амбициям вмешательства в живой организм, особенно 
тогда, когда основным аргументом является ссылка на священность 
жизни. Из простого окрика «Вы не смеете!» еще не следует никоим 
образом, что техника на самом деле не смеет того, чего она хочет. 
Теоретические и технико-научные утверждения о том, что нечто 
является технически возможным, нельзя опровергнуть при помощи 
политических или этических аргументов. Убедительными могли 
бы быть только такие аргументы, которые отвечают на вопрос об 
изготовимости и заменимости живого техникой там, где она у себя 
дома: в сфере технической деятельности. Естественно, особую реле-
вантность имеет тот случай, когда вмешательство в живой организм 
становится вмешательством в самого себя, когда объектом техниче-
ской манипуляции становится человеческое тело и его части. 

Исходной предпосылкой здесь является понимание живого, 
включая и человека, как материи, материи со своей специфической 
структурой и организацией. Для биологов, чьим предметом иссле-
дований является молекулярное и субмолекулярное измерение ге-
нетического «материала» или же клетка в специально выращенных 
для исследовательских целей клеточных культурах, такое понима-
ние выступает в качестве доминирующей установки. Они осущест-
вляют свои исследования в специфических лабораторных услови-
ях, при которых оказываются полностью заслонены естественные 
взаимосвязи выступающих объектами экспериментирования био-
тических элементов. Равным образом оказываются неучтенными и 
возможные обратные реакции на предпринятое в лабораторных 
условиях вмешательство в эти общие взаимосвязи. Тем самым под 
лозунгом объективации и специализации производится фрагмента-
ция живого на атомистически делимые составные части, которые 



Техническая эксцентричность 

 

183

для нормальной науки обычно представляют мало интереса. Одно-
временно обнаруживается неспособность с этой точки зрения вос-
принимать собственную позициональность и вовлеченность в жиз-
ненные взаимосвязи. 

Этот вид слепоты, характерный для отношения науки и тех-
ники к органическим взаимосвязям жизни, из которых они выры-
вают объекты исследования, могла бы иметь в долгосрочном плане 
фатальные последствия. Поэтому в первую очередь здесь необхо-
димо осознание того, что, несмотря на кажущуюся автономность 
лабораторных артефактов, предмет лабораторных манипуляций 
неразрывно связан с реальностью органического и что техника са-
ма призвана способствовать реализации эволюционного потенциа-
ла человека как специфической формы жизни. 

Теоретической основой для развития этого тезиса могла бы 
служить философская антропология. Однако большинство сущест-
вующих антропологических интерпретаций техники рассматрива-
ют лишь ее традиционные формы, не позволяя обосновать данный 
тезис. Исключением является разработанная Хельмутом Плессне-
ром теория эксцентрической позициональности человека, которая 
выводит особенности человеческой формы жизни из теории живо-
го. Она показывает, что присущая человеческому существованию 
эксцентричность заключается в способности человека выйти из 
центра своего жизнепребывания и посредством символов и реф-
лексии дистанционно проектировать свой собственный образ, ко-
торый выступает в качестве опосредующей инстанции между его 
сознательной жизнью и его тварным существованием1. Тем не ме-
нее решающий пункт плесснеровской концепции эксцентрической 
позициональности состоит в том, что, несмотря на все символиче-
ское посредничество, человек является творением, животным, при-
вязанным к своему телу и телесности.  

Итак, существует момент позициональности, который чело-
век разделяет с другими формами жизни – растениями и животны-
ми. Это одновременно есть особая структура и форма организации, 
отличающая живое от неживого. Следовательно, сравнение живого 
с другими физическими предметами возможно в характерном 

                                           
1 См.: Plessner H. Die Stufen der Organischen und der Mensch // Plessner H. 

Gesammelte Schriften. Bd. IV. – Frankfurt a. M., 1981. 



I. СТАТЬИ 

 

184

двойном аспекте: прежде всего как объекта наряду с другими объ-
ектами, но, затем также и с учетом его центрального положения, в 
котором живое выступает как креативная форма по отношению к 
своей окружающей среде. 

Плесснер различает открытую форму позициональности рас-
тений и закрытую форму позициональности, характерную для жи-
вотных с развитой центральной нервной системой. Открытая форма 
позициональности растений организовывает обмен с окружающей 
средой непосредственно как процесс химических взаимодействий с 
тем, что находится за пределами растения, в то время как закрытая 
жизненная форма животных осуществляет этот процесс через об-
мен во внутренних органах. У сложных форм жизни, высших жи-
вотных, все формы взаимодействия с окружающей средой проис-
ходят сенсомоторно при посредничестве мозга как центрального 
органа. Более фундаментальным моментом для организации живо-
го является, напротив, его привязанность к своему жизненному ок-
ружению, а также репрезентации последнего в центральной нерв-
ной системе: «Так возникает жизненный круг, одна часть которого 
образуется организмом, тогда как другая – позиционным полем»1.  

 
Техническая эксцентричность 

 
Ориентация на окружающую среду как одна из фундамен-

тальных функций жизни получает среди людей новое яркое выра-
жение. Чтобы пояснить специфическую разницу между животной и 
человеческой формой жизни, необходимо выяснить, чем характе-
ризуется специфическая позициональность каждой из этих жиз-
ненных форм. 

Животное благодаря центральной нервной системе центрич-
но в отношении самого себя. Благодаря этому центральному орга-
ну, животное воспринимает собственное тело и его окружение и 
достигает контроля над ними. Однако сама «центричность», само 
«срединное пребывание» вовсе не даны, не дарованы животному. 
Осознанное отношение к своему «центропребыванию», согласно 
Плесснеру, дано только человеку. Характерный момент животной 

                                           
1 См.: Plessner H. Die Stufen der Organischen und der Mensch // Plessner H. 

Gesammelte Schriften. Bd. IV. – Frankfurt a. M., 1981. – S. 253. 



Техническая эксцентричность 

 

185

формы жизни – центричность; принимаемый как принцип, дости-
гает в итоге своей, как выражается Плесснер, сверхвысшей ступени 
в человеке1. Человек занимает эту ступень благодаря способности к 
символизированию окружающей его в данный момент реальности: 
«Он стоит в центре своего стояния»2. 

Плесснеровские формулировки в этом пункте не только 
трудно понять – они не содержат даже никакого пояснения того, о 
чем здесь, собственно, идет речь. Формулировка, подобная «он 
стоит в центре своего стояния», скорее всего означает, что речь 
идет о двух уровнях, на которых одновременно находится индиви-
дуум: он находится в центре, и одновременно ему это центростоя-
ние дано, даровано. Речь идет здесь о «самоданности второго по-
рядка» или, иначе говоря, о рефлексивности, которая становится 
структурно возможной через нечто третье, опосредующее обе фор-
мы «данности». 

Плесснер пытается исключительную специфику рефлексив-
ности, т.е. присущей людям формы «о-себе-знания», последова-
тельно вывести из предпосылки позициональности. «Эксцентрич-
ность» – так называет Плесснер свойственную человеку форму 
дистанцированной и опосредованной самоданности – выводится им 
из позициональности, то есть из «центричности», из прямо проти-
воположной предпосылки. Здесь обнаруживается серьезный пробел 
в здании плесснеровской теории. Дело в том, что человек не только 
занимает центральную позицию, но и знает об этом. Он знает, что 
не только может распоряжаться своим телом как животное, но что 
само «распоряжение телом» достигается им благодаря представле-
ниям и символам. Плесснер говорит о человеке в троякой позицио-
нальности: как живое существо человек является телом, а также 
тем, что есть в теле и вне тела. О последнем можно предполагать, 
что речь идет о пребывании в среде (медиуме) символического, 
хотя Плесснер об этом и не говорит. 

Медиум символического не создает сам отдельного человека. 
Он предзадан человеку традицией его группы, чье совместное бы-
тие возможно только как осознанное совместное бытие в медиуме 

                                           
1 См.: Plessner H. Die Stufen der Organischen und der Mensch // Plessner H. 

Gesammelte Schriften. Bd. IV. – Frankfurt a. M., 1981. – S. 362. 
2 Там же. 



I. СТАТЬИ 

 

186

символического. Однако символическое не является для человека 
надежным убежищем, поскольку предоставляет ему в высшей сте-
пени виртуальное и обманчивое представление о бытии. И тем не 
менее этот медиум символического, благодаря которому человек 
может позиционировать себя «вне» собственного тела, является 
необходимой предпосылкой существования вида «человек». Ясный 
отказ Плесснера от всех надежд на «достоверность жизни» служит 
лишь убедительным подтверждением безальтернативности суще-
ствования в эксцентрической позициональности обманчивого мира 
символов, вырваться из которого человек не в состоянии. Такое 
пессимистическое видение человеческой способности к ориента-
ции относится не только к миру культурных символов, но и к миру 
технических артефактов, которые зависят от символического.  

Тем не менее очевидно, что человек даже в эксцентрической 
позициональности должен оставаться животным: «На двойной дис-
танции от собственного тела, то есть от самопребывания, человек 
находится в мире, соответствующем троякой характеристике его 
позициональности – внешний мир, внутренний мир и социальный 
мир»1. Последний представляет для Плесснера хотя и существенную 
часть мира, но все же лишь одну из предпосылок эксцентричности.  

Всегда, когда стремятся определить «где» применительно к 
эксцентрическому существованию, оно оказывается отличным от 
«здесь-теперь» телесной позициональности. Вероятно, это «где» 
есть не что иное, как мир воображаемого, виртуального, возможно-
го. Оно символически конституирует и конструирует, и вместе с 
тем оно относится к сфере опосредования социальных связей, сфе-
ре отношений обмена и господства. Экзистенциальная зависимость 
индивидуума от медиума символического делает последнего уни-
версальным инструментом властвования. Мир, заданный в измере-
нии медиально произведенной эксцентричности, остается – и это 
имеет большое значение для определения характера воздействия 
техники на живое – неразрывно связанным с двойственностью те-
лесного существования человека. 

В эксцентрической позициональности индивидуум в состоя-
нии представить себя как телесную вещь наряду с другими вещами. 

                                           
1 См.: Plessner H. Die Stufen der Organischen und der Mensch // Plessner H. 

Gesammelte Schriften. Bd. IV. – Frankfurt a. M., 1981. – S. 366. 



Техническая эксцентричность 

 

187

Посредством символического человеческое воображение способно 
создать две отличные друг от друга картины мира, которые находят 
отражение в различных реально-исторических фактах. Одна из них 
представляет человека как тело, занимающее центральное положе-
ние в собственном мире, независимо от того, с какой стороны его 
рассматривать. Это служит основой органологического представ-
ления о мире, которое играло решающую роль в истории духа 
вплоть до Ренессанса, то есть фактически вплоть до рубежа совре-
менной эпохи. Но, начиная с различных «научных революций» 
XII столетия, вместе с механистическим мышлением утверждается 
совершенно другой взгляд на мир, рассматривающий человека как 
телесную вещь в рамках математически-физикалистской картины 
мира. Этот взгляд на мир решающим образом повлиял на развитие 
современного естествознания, прежде всего биологии. Обе эти кар-
тины мира обусловлены двойственным характером человеческой 
телесности (я есть телесная вещь наряду с другими вещами, но 
вместе с тем я центрировано в своем собственном теле), которая 
для Плесснера одновременно радикальна и неустранима. 

Плесснер не дает никакого объяснения тому феномену, что в 
пространстве воображения оба аспекта живого взаимно поглоща-
ют, гасят друг друга, тогда как в повседневном опыте они остаются 
неразделимы. Объяснение может быть лишь одно: эксцентрическое 
дистанцирование от собственного опыта возможно, поскольку мы в 
состоянии делать это благодаря опосредующей роли мысли и сим-
волов, способных перенести наше сознание в абсолютно виртуаль-
ный мир мыслительных моделей. Эта способность лежит также в 
основе опыта абстракции, ментального перемещения из сферы ви-
димого – конкретного в мир идей, понятий и символов.  

Способность к дистанцированию от конкретного признава-
лась еще Платоном как высшее достижение человеческого духа; 
она же была вознесена одним из пионеров науки Нового времени 
Галилеем на пьедестал первейшей научной добродетели: единст-
венно реальным является не конкретное, обнаруживающее себя в 
нашем субъективном ощущении, но то, что позволяет себя упоря-
дочить через числа и измерения в математическом космосе. Мы 
способны к символизированию и одновременно зависим от симво-
лов, в которых ищем ориентацию. Понятие символа близко к идеям 
Платона, и, следовательно, постмодернистское увлечение конст-



I. СТАТЬИ 

 

188

руирующей действительность властью символов можно охаракте-
ризовать как позднюю форму платонизма, подобно тому как гали-
леевское переоткрытие мира в порядке математики, несомненно, 
несет следы платонизма. И то, и другое являются формами интел-
лектуальной эксцентричности, которые оставляют незамеченным 
момент позициональности живого как формы телесного пребыва-
ния в мире. 

То, что Плесснер называет позициональностью, для естество-
знания Нового времени выступает как нечто нерелевантное науч-
ному познанию и научной интерпретации жизни. Рассуждение о 
«живом», о конкретном, вытеснено из науки. Но для понимания 
последствий технического вмешательства в живое, и прежде всего в 
человека, принципиальное значение имеет аспект эксцентрической 
позициональности, в которой человек осуществляет дистанцирова-
ние от собственного телесного бытия и объективирует самого себя 
как вещь внешнего мира. Эта способность к дистанцированию и 
объективированию является предпосылкой технического вмеша-
тельства в жизненные взаимосвязи организмов.  

Почему это так? Чтобы сделать возможным техническое 
вмешательство в предмет, объект интервенции должен быть сим-
волически представлен как объект внешнего мира, наряду с други-
ми предметами объектного мира – ножами, иглами, зеркалами – 
таким образом, он может быть в дальнейшем подвергнут манипу-
лированию. То, что в данном случае речь идет не просто о механи-
ческих моделях, используемых для представления тела в категори-
ях мира физических вещей, ничего не изменяет в главном: 
дистанцирование посредством символизирования в вещь внешнего 
мира или виртуального мира репрезентаций есть предпосылка ре-
месленно-технического манипулирования. 

Эти когнитивные моменты, однако, недостаточны, чтобы 
заявить о прорыве к технологии вмешательства в тело другого че-
ловеческого существа. С точки зрения истории медицины и биоло-
гии необходимо отметить, что в изучении человеческого тела пер-
воначально решающую роль играло исследование неживого, то 
есть трупов. Анатомы XVI столетия относились к трупам казнен-
ных как к объекту манипуляции, предоставленному в их распоря-
жение. В более поздние времена поставка трупов для исследования 
стала чрезвычайно сложной проблемой. На использование трупов 



Техническая эксцентричность 

 

189

фактически было наложено табу, которое было трудно преодолеть. 
В XIX столетии перешли в конце концов к интервенции в живое 
тело, к опытам с людьми1. Только с этого момента можно говорить 
о техническом вмешательстве в человеческий организм, и это дает 
основания спросить, может ли плесснеровская категория эксцен-
тричности отныне включать в себя и технические констелляции? 

 
К истории научно-технической эксцентричности 

 
С тех пор как возможности технического вмешательства в 

жизнь и природу экспоненциально возросли, сложилось убежде-
ние, что этическое нормирование биотехнологий является насущно 
необходимым. Однако нам нужно выяснить, как эта ситуация во-
обще стала исторически возможной. Исходя из технико-
антропологических выводов теории эксцентрической позициональ-
ности Плеснера, следует подчеркнуть, что дистанцирование от соб-
ственного тела и интерпретация его как вещи наряду с другими 
вещами в физическом континууме пространство-время могут быть 
осуществлены только при помощи символов, которые формируют для 
этого специфический культурный контекст в определенной историче-
ской фазе развития культуры. Эволюция техники тесно связана по-
этому с историей употребления символов. Употребление символов, 
в особенности использование специфических «техноморфных» 
символов и понятий, возникает, конечно, не когда-нибудь и как-
нибудь, но в конкретных контекстах конкретного манипулирования 
с предметами.  

Эрнст Мах в своей книге «Культура и механика» описывает 
возникновение основных представлений элементарной физики в 
связи с ремесленным опытом, еще конкретнее – в связи с опытом 
ручной обработки материалов и предметов различных видов и 
форм. В процессе приспособления материала для определенных 
целей, например для изготовления бытовых предметов или для 
строительных работ, возникает соответствие между уровнем сим-
волического изображения или репрезентации и уровнем ручной 

                                           
1 См.: Bergmann A. Wissenschaftliche Authentizität und das versteckte Opfer 

im medizinischer Erkenntnisprozess // Inszenierung von Authentizität. Hrsg. von: 
E. Fischer-Lichte, I. Pflug. – Tübingen; Basel, 2000. 



I. СТАТЬИ 

 

190

обработки или более поздних экспериментальных практик. Это со-
ответствие подтверждает история успеха естествознания Нового 
времени: для буржуазного общества, носителями которого прежде 
всего являются ремесленники и торговцы, полезными являются 
производственные знания. Специфическая форма математически 
упорядоченного знания, на котором основаны современная наука и 
техника, не возникает непосредственно из развития новых произ-
водственных практик. Она является результатом исторического 
взаимодействия специфической формы аксиоматически-теоре-
тической репрезентации исследуемых предметов и их применения 
для конкретных технических проектов производства материальных 
артефактов. 

По мере того как новое естествознание все больше ориенти-
ровалось на методы экспериментальной и технической манипуля-
ции с физическими объектами, возрастало и их «реальное содержа-
ние». Основным критерием «реальности» выступала способность 
теорий и законов природы обеспечить математически рассчиты-
ваемое и экспериментально-технически контролируемое опериро-
вание с миром объектов. Объектный мир естествознания является 
тем, что Плесснер называет «внешним миром», то есть отношением 
к миру в эксцентрической позициональности, возможностью сим-
волической репрезентации мира в дистанцировании от собственной 
позициональности. 

Является историческим фактом, что начиная с научной рево-
люции XVII столетия существовала убежденность в том, что также 
и биология, наука о телесном строении животных и человека, 
должна следовать физической модели внешнего мира. Другими 
словами, сугубо механистическая галилеевская модель физическо-
го космоса превратилась в модель, в которой ученый воспринимает 
как самого себя, так и мир в целом. С точки зрения радикального 
двойного аспекта опыта это означает приглушение собственной 
позициональности в тотальности космоса, игнорирование опыта 
собственной телесности1. Это означает также расставание с немеха-
нистическими представлениями о живом и элиминацию субъектив-

                                           
1 См.: Kutschmann W. Der Naturwissenschaftler und sein Körper. Die Rolle der 

«inneren Natur» in der expirementellen Naturwissenschaft der frühen Neuzeit. –
Frankfurt a. M., 1986.  



Техническая эксцентричность 

 

191

ного как источника познания, а вместе с тем, говоря словами Плесс-
нера, отрицание и вытеснение двойного аспекта всего живого. 

Сказанное тем не менее не означает, что основные особенно-
сти живого – позициональность и способность выступать в качест-
ве субъекта – могут быть устранены или хотя бы поколеблены. Это 
может касаться лишь коллективного сознания в отношении к бес-
сознательному, на что позднее вновь попытался пролить свет пси-
хоанализ. 

Четко обозначившаяся в настоящее время тенденция биотех-
нического развития делает неизбежной постановку вопроса о по-
следствиях неуклонного приспособления диспозитива техническо-
го контроля к целям овладения природой как ресурсом для бизнеса, 
промышленности и торговли, и, в частности, к целям манипулиро-
вания с человеческим телом.  

Решающая роль технической эксцентричности впервые была 
осознана и эмпирически подтверждена в эпоху прогресса техниче-
ских наук и утверждения привнесенной ими технокультуры. Сего-
дня преобразующая действительность власть технологий проявля-
ется не только в области неорганической природы, но и в области 
технологий воздействия на живое, или, как чаще принято их назы-
вать, биотехнологий. Эта преобразующая власть, небывалая мощь 
которой в современном обществе обусловлена экономическими 
интересами ее применения, позволяет манипулировать с фунда-
ментальной способностью живого – способностью не только под-
держивать себя в окружающей среде посредством обмена веществ, 
но также воспроизводить и трансформировать самое себя. Способ 
самовоспроизводства организма становится на определенном уров-
не сложности вопросом селективности спонтанного процесса жиз-
ни, вопросом существования в будущем. Но эта фундаментальная 
способность к самопроизводству обретает на уровне технического 
оперирования с телом совершенно новое качество.  

В своем историческом контексте тенденция преобразования 
действительности путем технического изменения живого диктуется 
капиталистической логикой присвоения, интересами военно-
промышленного комплекса, но также и интересами научно-
технической мысли, и в особенности медицинской науки. Однако 
решающее значение с точки зрения антропологии и теории жизни 
имеет вопрос об управляемости техническим вмешательством в 



I. СТАТЬИ 

 

192

живой организм. Конечно, имеются области биотехнологии, где 
эти процессы относительно хорошо управляемы и могут легко кон-
тролироваться. Так, существуют формы медицинского вмешатель-
ства в тело, которые не влияют на позициональность живого – на-
пример, наложение шины на сломанную кость или удаление 
больного зуба. Совершенно иначе обстоят дела в области высоко-
технологичной медицины, например в медицине трансплантации и 
при искусственном оплодотворении1. 

Здесь формы вмешательства в материальную субстанцию 
живого должны рассматриваться в каждом конкретном случае. Од-
нако везде, где объектами технического вмешательства становятся 
элементы живого, проявляются ранее необозримые и непредвиден-
ные эффекты этого вмешательства. Изучение желаемых и нежела-
тельных эффектов является сегодня одним из приоритетных на-
правлений экспериментального исследования. Вопрос об эффектах 
и их контролируемости есть вопрос о том, как вмешательство в фи-
зическое тело, которым мы являемся, воспринимается нашим те-
лом и поведением, и как на них влияет. Это, в сущности, вопрос о 
том, изменяется ли качество нашего бытия как живого – и в каком 
направлении. 

Вмешательство в человеческое тело, особенно в молекулярную 
структуру, при помощи генетических технологий, имеет в настоя-
щее время жесткие юридические ограничения, из-за чего вопрос о 
непредвиденных кумулятивных эффектах подобного вмешательст-
ва еще не ставится конкретно. Однако на примере биосферы в це-
лом, экосистем можно распознать, в каком направлении подобные 
изменения могли бы идти. Они накапливаются и усугубляются се-
годня в угрожающем масштабе, в особенности такие болезни, как 
рак, BSE (синдром коровьего бешенства), рассеянный склероз, рас-
тущее количество аллергических заболеваний самого различного 
вида, – все это последствия возрастающего отравления окружаю-
щей среды и нарушения цепей питания. 

На этом фоне современные представления о теле в альтерна-
тивной медицине и терапии являются не чем иным, как стремлени-
ем использовать почти забытое, потаенное знание и опыт дотехни-

                                           
1 См.: Baureitel U., Bergmann A. Herzloser Tod. Das Dilemma der Organspen-

de. – Stuttgart, 1999. 



Техническая эксцентричность 

 

193

ческой эпохи. Напротив, биологические науки демонстрируют се-
годня пренебрежение к этому массиву знания, накопленному на 
протяжении многих столетий. Они стремятся проникнуть в неизве-
данное, исследовать и сделать технически изменяемыми те свойст-
ва организма, которые лежат за пределами телесного восприятия.  
В сущности, это является попыткой трансформировать собственное 
тело в объект внешнего мира, попыткой игнорировать знание о 
собственной позициональности как живой сущности.  

Согласно представлениям научной биологии, считается при-
знанным, что ее модели удовлетворительно описывают тело на 
уровне «до сознания». Однако для подобных утверждений нет ни-
каких доказательств. Кроме того, биология оперирует с лаборатор-
ными артефактами, а не с «действительными» телами. То, что ла-
бораторная наука функционирует на основе таких предпосылок и 
даже достигает промышленно применимых результатов, не означа-
ет, однако, что она в самом деле нечто знает о живом организме, 
составные части которого она использует. Выступающие в защиту 
генетики энтузиасты пытаются оправдать этот недостаток стран-
ными заявлениями о том, что живой организм есть не что иное, как 
машина, обеспечивающая выживание стремящихся к увеличению 
своей численности генов1. Нужна слишком уж большая вера в ав-
торитет ученых, чтобы поверить в декларации о несуществовании 
собственной физической сущности. Фактом является то, что биоло-
гические науки знают об организме как о живой сущности недоста-
точно, чтобы в полной мере нести научную ответственность за 
вмешательство. В конкретных, уже ставших рутинными случаях 
вмешательства в человеческий организм типа трансплантации, ак-
цент делается на сохранении жизни, тогда как все прочее, связан-
ное с подобным вмешательством и в конечном счете создающее 
новые угрозы для жизни, последовательно игнорируется2.  

Вопрос заключается в том, может ли техническое вмешатель-
ство в способ организации живого в какой-то мере его «упорядо-
чить», или же оно вносит элемент беспорядка. На этот вопрос нельзя с 

                                           
1 См.: Dawkin R. The Selfish Gene. – L., 1978.  
2 См.: Bergmann A. Zerstückelter Körper – Zerstückelter Tod: Zur Dekonstru-

ktion des Todes durch die Transplantationmedizin // Kleine Antworten: Reflexionen 
über Sterben und Tod / Hrsg. von: A. Hölscher, R. Kampling. – B., 2000. – S. 189–217. 



I. СТАТЬИ 

 

194

ходу дать положительный или отрицательный ответ – для этого тре-
буются конкретные аргументы. В смысле плесснеровского разли-
чения можно было бы предложить разработанные в русле «чистой 
эксцентричности» теории и проекты воздействия на живое вновь 
увязать с измерением опыта телесности, которое эти теории и про-
екты последовательно игнорируют, а также с конкретными сужде-
ниями живых субъектов относительно их телесного пребывания. 

 
Право живого на существование 

 
Будучи живыми существами, мы прекрасно знаем, что – не-

смотря на все амбиции, связанные с успехами биотехнологий, – 
есть тело, в котором мы живем, благодаря которому мы ощущаем, 
думаем, действуем, вообще существуем. Я чувствую, следователь-
но я существую. И не напрасно Habeas corpus act стал одним из са-
мых важных документов в истории европейского движения за сво-
боду. Свобода распоряжения собственным телом является 
элементарной предпосылкой всех других свобод – искусства, мыс-
ли и любви. К этим свободам относится также ещe одна, которая 
выходит за границы той биопсихологической конфигурации, где 
обитают тело и душа. Речь идет как о свободе покончить с жизнью 
посредством самоубийства или «постбиологической самотранс-
формации», так и о свободе и праве сохранить условия нашего ор-
ганического способа существования.  

Технический прогресс делает защиту органических прав 
жизни первоочередной задачей будущего. Текучесть границ между 
естественным и искусственным не означает ни в коем случае, что 
тенденцию к техническому вторжению в тело следует восприни-
мать как неизбежность. В полном соответствии с принципами ра-
ционального процесса принятия решений необходимо выявить 
убедительные аргументы, на основании которых можно будет су-
дить о принципиальной допустимости изменения биологического 
строения Homo Sapiens, о мере такого изменения и его возможных 
результатах. Необходимо понять, где и когда становится неизбеж-
ным создание нового поколения компьютеров и роботов, способ-
ных заменить человека? Нужно также тщательно оценить возмож-
ные результаты далеко идущего процесса отрыва мышления, 
действия и восприятия от тела посредством механизации: в ранней 



Техническая эксцентричность 

 

195

истории антропогенеза подобный процесс, при котором функция 
добычи и первичной обработки пищи перешла к руке, привел к 
«вокализации» и развитию языка, что одновременно означало пе-
реход к культурной форме жизни. Подобный же процесс имел ме-
сто и в период первой промышленной революции, когда изобрете-
ние механизмов и станков привело к «освобождению руки», то есть 
к освобождению от тяжелых работ и одновременно к существен-
ному повышению производительности труда1. 

К чему, однако, может привести окончательное освобожде-
ние тела от его символических и когнитивных функций и его ма-
шинальная реализация в компьютерах и голографах? Разве что к 
фантастическому увеличению памяти и обработке данных? Как 
далеко может зайти процесс технологического замещения нашего 
символического внутреннего мира? Ханс Моравец, директор мо-
бильной лаборатории роботов университета Карнеги Меллон, раз-
работал поистине апокалиптический сценарий. Исходным его 
пунктом является момент, когда технологии протезирования ока-
жутся настолько усовершенствованными, что их применение по-
зволит с успехом заменить любые органы и нервную систему. Сле-
дующий шаг мог бы состоять в том, что и сам мозг как 
биологический и потому смертный механизм заменяется техниче-
ской аппаратурой. Таким образом, это был бы «уже не мозг в кон-
тейнере, который управляет искусственным телом, но искусствен-
ное замещение того, чем некогда был человеческий мозг... Мы 
имеем теперь полностью искусственную систему, которая осознает 
себя как человеческая сущность и соответственно действует. От 
нашего первоначального тела не остается больше никаких следов, 
но наши мысли и наше сознание продолжают жить»2. 

Подобный мыслительный эксперимент предполагает пол-
ную передачу всего содержания сознания машине-мозгу, т.е. то,  
что на жаргоне компьютерной технологии называют загрузкой 

                                           
1 См.: Leroi-Gourhan A. Hand und Wort. Die Evolution von Technik, Sprache 

und Kunst. – Frankfurt a. M., 1981. 
2 Moravec H. Geist ohne Körper – Visionen von der reinen Intelligenz // Kultur 

und Technik im 21. Jahrhundert / Hrsg. von: G. Kaiser, D. Matejkovsky, J. Fedrovitz. – 
Frankfurt a. M. – N.Y., 1993. – S. 84. 



I. СТАТЬИ 

 

196

(downloading). Какие этот процесс будет иметь последствия? Мора-
вец продолжает: 

«После загрузки наша личность состоит лишь из некоего об-
разца, записанного на электронной аппаратуре. Вместе с тем 
должны найтись пути, позволяющие перенести также и наш дух 
на аппаратуру похожего типа, подобно тому как компьютерные 
программы и данные могут быть перенесены с одного процессора 
на другой. Вслед за этим мы будем состоять уже не из аппарату-
ры (Hardware), но из программного обеспечения. Это не только 
позволит пересылать подобно факсу наше сознание из одного 
места в другое, но и даст возможность переносить по тем же 
каналам коммуникации также и все компоненты нашего духа. По-
следнее же сделает возможной ситуацию, когда одна часть наше-
го духа находится здесь, другая – там, наше сознание – еще где-
нибудь, но все эти личностные компоненты связаны между собой 
каналами коммуникации»1.  

Возвращаясь к теме исчезновения тела, Моравец дает ясный 
отрицательный ответ на вопрос, может ли здесь идти речь о «духе 
без тела». Ведь если бы мы существовали только как программное 
обеспечение в коммуникационной сети, это еще не означало бы, 
что мы стали духом без тела. Почему? Да потому, что мы продол-
жали бы верить, что обладаем собственным телом. Иначе говоря, 
наше представление о нас самих и о мире остается зависимым от 
восприятия собственного тела. Моравец показывает, к чему ведет 
попытка упразднения всякого опыта телесности:  

«Человеку, который лишен полностью всех чувственных 
ощущений, совсем не хорошо. После двенадцати часов в резервуа-
ре с соответствующим температуре тела растворе поваренной соли, 
когда на коже не остается почти никаких ощущений, при абсолют-
ной темноте и тишине, при минимальном запахе, вкусе и дыхании, 
у испытываемых лиц наступают галлюцинации... Наш дух тем са-
мым восстанавливает утраченную функцию телесности»2. 

                                           
1 Moravec H. Geist ohne Körper – Visionen von der reinen Intelligenz // Kultur 

und Technik im 21. Jahrhundert / Hrsg. von: G. Kaiser, D. Matejkovsky, J. Fedrovitz. – 
Frankfurt a. M. – N.Y., 1993. – S. 85. 

2 Там же – С. 85. 



Техническая эксцентричность 

 

197

То, что осталось, было бы «чистой эксцентричностью». Это 
означало бы наше исчезновение. И место на вершине эволюции 
было бы освобождено для «высшего», чисто машинного разума.  
К таким выводам приходит Моравец. 

Инкарнированный разум высвобожденной из тела самости, 
embodied self, воспроизведенный наилучшим образом, является, 
несмотря на все неудачи, ясной декларированной целью исследо-
вания искусственного интеллекта. Речь идет не об упразднении че-
ловека, но о его улучшении посредством технического мимезиса. 
Сутью же технического мимезиса является контроль. Контроль по-
средством устранения случайности и контингентности есть пред-
посылка эксперимента и имитации. И то, и другое являются мето-
дами, которые основываются на исключении субъективного, 
следовательно на исключении того, что еще составляет conditio 
humana1. Проект объективации, таким образом, последовательно 
ведет к исчезновению в антропологическом смысле реальности на 
фоне знаков и переключений аппарата, ее охватывающего, то есть 
к исчезновению живого субъекта. Это и есть участь, ожидающая 
нас после реализации обещаний ещe более прекрасного «нового 
мира» кибертехнологий. Там, где нет никакой зависимости от тела, 
никакой смерти, нет, вероятно, больше и никаких чувств, никакой 
боли, но также и никакой радости, словом – никакой жизни. Это 
была бы, строго говоря, чистая эксцентричность. 

Такие идеи – исходят ли они от технических специалистов 
или деятелей искусства – сегодня ещe относятся к области научной 
фантастики. Однако границы между научной фантастикой и наукой 
становятся все более текучими. Разумеется, невозможно вернуться 
к тому уровню знания, который уже преодолен в технических и 
биологических науках. Однако нет никаких разумных оснований, 
никакой вынужденности, вследствие которой спираль ускорения, 
дислоцирования живого и повышения эффективности в циркуля-
ции материи должна была бы восприниматься нами как цивилиза-
торская необходимость.  

 

                                           
1 Conditio humana – условие, предпосылка человеческого существования. 


